JUPENIJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 4. No. 4 November 2025
https://iurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072

Nilai Nggusu Waru Pada Pendidikan Seni Sebagai Indentitas
Masyarakat Bima

Ringgo Putri Lestari'”, Mourent Aulia Abadi?
'Program Studi PGSD, Universitas Nggusuwaru
2Program Studi PIAUD, UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi
Email: inggoputry@gmail.com®”

Abstract: Local cultural values play an important role in shaping identity and character
through education, particularly in art education. One of the cultural heritages of the Bima
community is Nggusu Waru, a traditional leadership concept consisting of eight core values
that reflect religious, moral, intellectual, and social principles. However, these values have
not been optimally integrated into formal art education. This study aims to examine the
values of Nggusu Waru in art education as a representation of Bima community identity.
The research employed a qualitative descriptive approach using library research. Data were
collected through documentation of books, academic articles, and relevant cultural texts,
and analyzed through data reduction, data display, and interpretative conclusion drawing.
The results indicate that Nggusu Waru contains multidimensional values that can be
contextualized as learning resources in art education, integrating aesthetic, ethical, and
cultural dimensions. The incorporation of Nggusu Waru into art education contributes to
strengthening local cultural identity, fostering creativity, and supporting character
education through meaningful aesthetic experiences. Therefore, Nggusu Waru has
significant potential to serve as a cultural foundation for art education that is rooted in local
wisdom while remaining relevant in contemporary educational contexts.

Keywords: Art education, Bima community, Cultural identity, Local wisdom, Nggusu waru

PENDAHULUAN

Indonesia merupakan bangsa yang memiliki kekayaan budaya lokal yang
sangat beragam, baik dalam bentuk tradisi, nilai, simbol, maupun ekspresi seni.
Kekayaan budaya tersebut tidak hanya berfungsi sebagai warisan historis, tetapi juga
sebagai sumber nilai yang berpotensi besar untuk dikembangkan dalam dunia
pendidikan. Pendidikan, khususnya pendidikan seni, memiliki peran strategis dalam
mentransmisikan nilai-nilai budaya lokal kepada generasi muda sebagai upaya
pembentukan identitas dan karakter bangsa (Iryanti & Jazuli, 2001). Pendidikan seni
yang berpijak pada budaya lokal mampu menghadirkan pembelajaran yang
kontekstual, bermakna, serta selaras dengan lingkungan sosial dan budaya peserta
didik.

Dalam konteks masyarakat Bima, salah satu warisan budaya yang sarat nilai
adalah Nggusu Waru. Nggusu Waru merupakan konsep kepemimpinan tradisional
yang mengandung delapan nilai utama yang menjadi pedoman moral, etika, dan
sosial bagi pemimpin, baik dalam skala besar seperti sultan atau pemimpin daerah,
maupun dalam skala kecil seperti pemimpin keluarga dan komunitas. Nilai-nilai
tersebut tidak hanya mencerminkan sistem kepemimpinan masyarakat Bima, tetapi

¢ | Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional



https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:inggoputry@gmail.com
mailto:inggoputry@gmail.com

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 4. No. 4 November 2025
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072

juga merepresentasikan pandangan hidup yang religius, humanis, dan berorientasi
pada kebenaran serta keadilan (Badrun, 2006).

Namun demikian, dalam realitas pendidikan formal, nilai-nilai lokal seperti
Nggusu Waru cenderung belum terintegrasi secara optimal dalam pembelajaran,
khususnya pada pendidikan seni. Pendidikan seni sering kali dipahami secara sempit
sebagai aktivitas keterampilan visual atau estetika semata, tanpa menggali dimensi
nilai, makna simbolik, dan konteks budaya yang melatarinya. Padahal, pendidikan
seni memiliki potensi besar sebagai medium penguatan identitas budaya dan
pendidikan karakter melalui pengalaman estetik, kreatif, dan reflektif (Dewey, 1934).

Pendidikan seni berbasis muatan lokal menjadi salah satu pendekatan strategis
untuk menjembatani kebutuhan pendidikan dengan konteks budaya masyarakat.
Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya belajar tentang seni sebagai
produk, tetapi jJuga memahami seni sebagai proses budaya yang hidup dan bermakna.
Vygotsky menegaskan bahwa pendidikan berperan penting dalam membantu peserta
didik mempelajari alat-alat budaya melalui interaksi sosial dan lingkungan (Santrock,
2007). Dalam kerangka ini, Nggusu Waru dapat diposisikan sebagai alat budaya
yang memiliki nilai edukatif, estetis, dan simbolik yang relevan untuk diintegrasikan
dalam pendidikan seni.

Oleh karena itu, kajian ini bertujuan untuk mengkaji nilai-nilai Nggusu Waru
dalam pendidikan seni sebagai identitas masyarakat Bima. Penelitian ini berupaya
menempatkan Nggusu Waru tidak hanya sebagai simbol budaya tradisional, tetapi
juga sebagai sumber pembelajaran seni yang mampu memperkuat identitas budaya
lokal, menanamkan nilai kepemimpinan dan karakter, serta mendorong kreativitas
peserta didik dalam konteks pendidikan formal.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis
penelitian kepustakaan (library research) untuk mengkaji nilai-nilai Nggusu Waru
dalam pendidikan seni sebagai identitas masyarakat Bima. Pendekatan kualitatif
dipilih karena bertujuan untuk memahami makna, konsep, dan nilai budaya secara
mendalam serta kontekstual, sebagaimana dikemukakan oleh Sugiyono (2017)
bahwa penelitian kualitatif berfokus pada pemahaman fenomena secara holistik
melalui deskripsi dalam bentuk kata-kata. Data penelitian bersumber dari data primer
berupa literatur yang membahas Nggusu Waru dan budaya masyarakat Bima, serta
data sekunder berupa buku, artikel jurnal ilmiah, dan dokumen pendukung yang
relevan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, sedangkan
analisis data dilakukan melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan secara interpretatif. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber

10 | Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional @



https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JUPENIJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 4. No. 4 November 2025
https://iurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072

dengan membandingkan berbagai referensi untuk memperoleh pemahaman yang
konsisten dan komprehensif (Sugiyono, 2017).

HASIL DAN PEMBAHASAN

Nggusu Waru yang merupakan delapan sifat wajib bagi pemimpin
mengandung seruan akan kebajikan untuk menjadi seorang pemimpin, baik dengan
sekala besar sebagai seorang sultan sampai pada sekala pemimpin dalam keluarga
atau sebagai kepala keluarga. Penggunaan istilah Nggusu Waru dan bentuknya
sebagai identitas Masyarakat Bima sebagai bahan pendidikan seni lokal maupun
nasional akan membangkitkan semangat dan kreatifitas Masyarakat Bima dengan
latar belakang budayanya sendiri. Pendidikan seni tidak akan terpaku pada seni rupa
namun dengan cabang seni lain, setidaknya Nggusu Waru akan menjadi salah satu
media pembelajaran seni dengan identitas budaya lokal Bima yang syarat akan
makna dan Sejarah juga tidak mengesampingkan nilai estetika.

Pendidikan seni mengarah pada hal mendasar yang meliputi konsep dasar dan
system penyelenggaraan pendidikan seni. Untuk mendukung kemajuan masyarakat
di bidang pendidikan umum, khususnya pendidikan seni, maka perlu disesuaikan
dengan tuntutan keadaan, khususnya kemajuan ilmu pengetahuan, inovasi dan
pengembangan lingkungan setempat sesuai dengan kebutuhan. (Iryanti dan Jazuli,
2001:41). Tujuan pendidikan Pelaksanaan pembelajaran seni tidak bisa lepas dari
keadaan dan budaya masyarakat. Ekspresi kebutuhan sekolah menjadi nol dengan
mempertimbangkan kebutuhan dan kapasitas siswa sehubungan dengan permintaan
dan kesesuaian zaman di sekitar mereka

Tujuan dari pendidikan seni diharapkan dapat mengembangkan kreatifitas dan
sensivitas, memberikan kesempatan untuk berekspresi secara kreatif dan mendukung
pembentukan dan pengembangan individu secara keseluruhan. Sehingga pendidikan
seni dapat menjadi wadah dalam pengembangan budaya lokal Masyarakat guna
mengoptimalkan kualitas manusia untuk aktualisasi diri, menjadikannya sebuah
kelompok untuk menjaga kualitas sosial tradisional, terutama yang berkaitan dengan
sisi artistik dan imajinatif dari ekspresi adat. Hal ini bertujuan menjadi dasar untuk
pembentukan identitas budaya lokal dan identitas budaya Bima bahkan nasional.

Vygotsky dalam Santrock (2007:169) mengatakan bahwasannya pendidikan
mempunyai peranan penting dalam membantu generasi muda dalam mempelajari alat
budaya. Dengan cara ini, sistem sekolah memainkan peran penting dalam
peningkatan pelatihan dan budaya. Sebagai komponen pengamanan sosial,
perubahan sosial, dan perubahan mentalitas ekologi terhadap lingkungan, Nggusu
Waru secara estetika dan pemaknaan semiotik memiliki kontribusi pada pendidikan
budaya. Pendidikan berbasis muatan lokal dapat memperkenalkan siswa dengan

11 | Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional



https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 4. No. 4 November 2025
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072

lingkunga sekitar. Sebab, salah satu tujuan muatan lokal adalah untuk meningkatkan
pengetahuan siswa terhadap situasi daerah. Muatan lokal merupakan suatu cara bagi
siswa untuk menumbuhkan informasi, keterampilan dan ekspresi yang digerakkan
oleh kemampuan lokal masing-masing. Metode pengajaran pada pendidikan seni
rupa meliputi metode Eskpresi Bebas, metode Kerja Cipta, metode Demomstrasi-
Eksperimen, metode Mencontoh, metode Stick Figur, metode Global dan metode
Kerja Kelompok. Metode ekspresi Bebas pada dasarnya adalah sebuah metode untuk
melatih siswa untuk mengomunikasikan perasaan mereka sebagai karya seni yang
menarik. Teknik ekspresi bebas dihubungkan dengan strategi artikulasi inventif atau
strategi Karya Imajinatif. Strategi semacam ini adalah jenis lain dari teknik
menggambar gratis. Strategi kerja imajinatif dapat diterapkan dalam meramaikan
latihan menggambar, merencanakan berkreasi, dan lain-lain. Metode demonstrasi-
eksperimen adalah gerakan guru mempertunjukkan metode yang terlibat dalam
pembuatan suatu benda khusus. Metode mencotohkan adalah strategi yang paling
berpengalaman dalam menciptakan ekspresi. Metode ini masih terkenal di dunia
pendidikan sebagai teknik untuk menyampaikan berbagai jenis latihan ketrampilan,
khususnya latihan mesin. Berdasarkan lekukan atau patahan pada figur manusia atau
hewan, metode Stick Figure menyederhanakan bentuk atau wujud manusia atau
hewan menjadi garis putus-putus. Saat belajar menggambar bentuk untuk pertama
kalinya, metode global di bidang pendidikan seni rupa biasanya digunakan.
Kesimpulannya adalah strategi Gathering Work, jika teknik artikulasi bebas atau
karya imajinatif pada bagian depan mengkaji keterkaitannya dengan latihan individu,
maka strategi kerja Gathering menitikberatkan pada sudut pandang atau nilai-nilai
sosial.

Kedelapan ciri pemimpin pada motif Nggusu Waru memiliki arti yang luas.
Ciri  pertama (ma to’a di ruma labo rasu / yang taat pada Allah dan Rasul)
mengisyaratkan bahwa pemimpin adalah orang yang berserah diri kepada Tuhan.
Pemimpin seperti ini disebut juga dengan kepala percaya diri yang menganggap
keterbatasannya sebagai binatang. Apa pun yang dilakukannya, pada umumnya
kembali kepada Sang Pencipta (Allah) sebagai Yang Maha Esa. Menetapkan diri
sebagai hewan buatan mengisyaratkan bahwa pemimpin adalah individu yang
bertawakal kepada Tuhan. Hanya individu yang memiliki keyakinan kepada Tuhan
yang dapat menyelesaikan apresiasi ketat yang mendalam atau menjadi individu
yang religius. Seorang pemimpin yang tegas pasti ingin menyelesaikan interaksi
vertikal dengan penciptanya bahkan interaksi horizontal dengan orang lain. Religius
seorang pemimpin akan memberikan corak tersendiri pada setiap aktivitasnya.

Sifat beriman kepada Tuhan tidak ditemukan dalam hipotesis karakteristik
yang dikemukakan oleh pakar kepemimpinan Barat, seperti E.E. Ghizeli dan Stogdil,

12 | Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional @



https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JUPENIJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 4. No. 4 November 2025
https://iurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072

L. Sank dan Robert J. Thierauf dkk, dan lain-lain. Ciri pertama berkaitan dengan
keyakinan agama masyarakat Bima, khususnya Islam. Ciri khas ini merupakan cara
hidup sebagai negara Timur yang bersifat teosentris. Ciri khas ini juga
membedakannya dengan negara-negara Barat yang human-centric. Merek dagang
pertama itu akan berubah menjadi jiwa dari banyak atribut yang berbeda.

Ciri kedua (maloa ro bade / yang pandai dan cerdas) mencerminkan
luasnya pemahaman seorang pimpinan. Teks maloa dan bade secara praktis
mempunyai makna yang sama. Perpaduan kedua kata ini mengandung makna
progresif dan mahir. Seorang pimpinan harus mempunyai pengetahuan yang luas
agar mampu menjawab setiap kesulitan yang dihadapi dalam umatnya. Pemahaman
yang luas akan mengarahkan para pimpinan untuk menangani permasalahan dan
membuat ekspektasi untuk melihat apa yang akan terjadi. Pelopor yang memiliki ciri
khas berikutnya adalah mereka yang memiliki kemampuan mental dan daya tanggap
mental yang mendalam sehingga dapat dengan mudah menjawab berbagali
permasalahan dengan bijaksana, wajar dan tidak terlalu dekat dengan diri mereka
sendiri. Informasi yang dimiliki dapat menjadi alasan berpikir sehingga pimpinan
lebih terbuka dalam memperoleh informasi dan analisa. Ciri ini berkaitan dengan
kemajuan ilmu pengetahuan dan inovasi yang mengharuskan seluruh manusia untuk
belajar.

Dua sifat di atas saja belum sampai untuk menjadikan seseorang sebagai
pemimpin, sehingga perlu ditambah dengan ciri ke-3 (ma ntiri nggahi ro lampa/yang
mengatakan kebenaran dalam menjalankan kewajibannya) dan yang ke-4 (ma poda
nggahi ro paresa/menjaga kenyataan) , dan yang ke-5 ( ma mbani ro disa/dapat
diandalkan dan gagah berani). Ciri ke-3, ke-4 dan ke-5 harus melekat pada setiap
pemimpin. Keikhlasan (ntiri nggahi) adalah cara bekerja sama dengan semua pihak.
Orang lain akan memercayai seorang pemimpin jika pemimpin tersebut mengatakan
kebenaran dalam perkataan dan tindakannya. Dalam merumuskan kebijakan dan
menjalin kerja sama dengan pihak lain, kejujuran menjadi modal utama yang dapat
mengarahkan tindakan seorang pemimpin.

Persoalan  jujur erat kaitannya dengan pemeliharaan kebenaran.
Mempertahankan kenyataan harus diselesaikan oleh pionir yang sah. Kita harus
membayangkan jika pemimpinnya eksploitatif, yang terjadi adalah kontrol yang
melegitimasi segala cara. Dengan demikian, nilai-nilai kebenaran diabaikan.
Mempertahankan fakta juga berkaitan dengan kepolisian. Hukum adalah jalan
menuju kesetaraan. Seorang pemimpin yang adil sebenarnya ingin mengendalikan
dirinya untuk menentukan batasan antara kepentingan dirinya atau keluarganya
dengan kepentingan individu pada umumnya.

13 | Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional @



https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 4. No. 4 November 2025
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072

Perpaduan ke-4 sifat tersebut akan berubah menjadi ciri kelima (ma mbani ro
disa/dapat diandalkan dan berani). Ciri ke-5 dapat dianggap merupakan kesan dari 4
kualitas yang dirujuk sebelumnya. Kata mbani dan disa sebenarnya memiliki arti
yang sama, yaitu “berani”, yaitu “mengambil risiko”. Ungkapan “biarkan aku sendiri
asalkan untuk orang banyak” (Badrun, 2006:28) sama pentingnya dengan sifat
tanggung jawab dan keberanian menghadapi risiko. Ciri ini menggambarkan gagasan
seorang pemimpin yang rela melakukan rela berkorban demi umatnya, bukan
pemimpin yang memanfaatkan kesempatan untuk menerima imbalan bagi dirinya
dan juga orang-orang yang dicintainya. Ciri kelima menempatkan pemimpin Bima-
Dompu sebagai orang yang mengabdi pada daerah setempat. Pemimpin seperti itu
tidak akan membuat tindakan yang tidak konsisten terhadap wilayah setempat, dia
akan lebih sering memilih pilihan yang menyenangkan individu. Pilihannya akan
diwarnai oleh sensasi harmonis.

(Ciri keenam) Seorang pemimpin harus sehat jasmani dan rohani. Kata
matenggo berarti "sehat” dan kata bubungan "bidang kekuatan untuk menandakan"
berarti "tak henti-hentinya". Perpaduan kedua kata ini bisa menjadi “kokoh dan
tekun” melakukan latihan yang berbeda. Menjadi kuat saja tidak cukup tetapi Anda
juga harus gigih. Ciri ke-7 (ma bisa ro guna/berwibawa dan sakit) berarti “definitif
dan terhapuskan” tidak dapat dipisahkan dari atribut yang berbeda. Ciri-ciri lain
tercermin dalam kualitas ini. Pemimpin yang beriman, progresif, cinta kebenaran
(adil), dan cakap akan menjadi sosok definitif. Kewibawaan adalah penyebaran
sifat-sifat baik yang dimulai dari dalam diri sang pemimpin. Seorang pemimpin
yang definitif mampu mengalahkan segala persoalan yang muncul di kancah publik.
Seorang pemimpin yang definitif akan secara efektif berbicara kepada semua
kelompok.

Cir terakhir adalah londo dou taho "kerabat individu yang baik™. Ciri khas ini
terkait dengan pandangan bahwa dari kerabat atau keluarga besar akan lahir
pemimpin hebat. Tanpa menghiraukan factor lingkungan, masyarakat Bima pada
umumnya akan menempatkan faktor keturunan sebagai faktor yang “penting”. londo
dou taho pada dasarnya memiliki makna "bermoral baik". Arti penting istilah ini
lebih mengarah pada kualitas positif. Seorang pemimpin dengan etika yang baik akan
memimpin orang-orang yang didorongnya untuk berpikir dan mencapai sesuatu yang
bermanfaat, bukan mendorong mereka untuk mengontrol dan memperdaya orang lain
agar bisa mengimbangi kekuasaan.

Dalam konteks pendidikan seni, integrasi nilai-nilai budaya lokal seperti
Nggusu Waru sejalan dengan konsep etnopedagogi, yaitu pendekatan pendidikan
yang menjadikan kearifan lokal sebagai sumber belajar utama. Alwasilah dkk.
(2009) menegaskan bahwa etnopedagogi menempatkan budaya lokal bukan sekadar

14 | Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional @



https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JUPENIJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 4. No. 4 November 2025
https://iurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072

objek kajian, tetapi sebagai landasan epistemologis dalam proses pendidikan.
Melalui pendekatan ini, pembelajaran seni tidak hanya berfungsi sebagai transfer
keterampilan artistik, melainkan juga sebagai proses internalisasi nilai,
pembentukan karakter, dan penguatan identitas budaya peserta didik. Nggusu Waru,
dengan muatan nilai religius, moral, dan sosial, sangat relevan untuk dihadirkan
dalam pembelajaran seni sebagai sarana pembentukan kepekaan estetik yang
berakar pada nilai lokal masyarakat Bima.

Nggusu Waru tidak hanya dapat dipahami sebagai seperangkat nilai normatif
kepemimpinan tradisional, tetapi juga sebagai sistem pengetahuan budaya yang
bersifat pedagogis. Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya memiliki potensi besar
untuk direkontekstualisasikan ke dalam pembelajaran seni dan pendidikan karakter
di sekolah. Dalam konteks pendidikan seni, Nggusu Waru dapat diposisikan sebagai
sumber ide, simbol, dan narasi visual yang kaya akan makna, sehingga mampu
menjembatani antara aspek estetika, etika, dan historis secara simultan. Hal ini
sejalan dengan pandangan bahwa seni bukan sekadar produk keindahan, melainkan
juga medium transmisi nilai, identitas, dan kesadaran kolektif masyarakat.

Integrasi Nggusu Waru ke dalam pendidikan seni berbasis budaya lokal
memungkinkan terjadinya proses internalisasi nilai secara lebih kontekstual dan
bermakna bagi peserta didik. Peserta didik tidak hanya diajak untuk mengenal motif
atau simbol secara visual, tetapi juga memahami makna filosofis di baliknya, serta
mengaitkannya dengan realitas sosial dan kehidupan sehari-hari. Proses ini
mendorong terbangunnya kesadaran budaya (cultural awareness) sekaligus
memperkuat rasa memiliki terhadap warisan budaya lokal Bima. Dengan demikian,
pendidikan seni berfungsi sebagai wahana konservasi budaya sekaligus ruang
inovasi kreatif yang relevan dengan perkembangan zaman.

Lebih jauh, pendekatan ini juga berkontribusi pada penguatan pendidikan
karakter. Delapan nilai kepemimpinan dalam Nggusu Waru yang mulai dari
religiusitas, kecerdasan, kejujuran, keberanian, keteguhan, kewibawaan, hingga
moralitas yang selaras dengan nilai-nilai karakter yang dikembangkan dalam
pendidikan nasional. Melalui pembelajaran seni, nilai-nilai tersebut tidak
disampaikan secara verbal dan normatif semata, melainkan dialami secara estetis
melalui proses berkarya, apresiasi, dan refleksi. Pengalaman estetik inilah yang
memungkinkan nilai-nilai kepemimpinan dan moral tertanam secara lebih
mendalam dalam diri peserta didik.

Selain itu, pendidikan seni berbasis budaya lokal memiliki peran strategis
dalam menghadapi tantangan globalisasi yang cenderung menghomogenkan budaya.
UNESCO (2003) menegaskan bahwa pendidikan berbasis budaya merupakan salah
satu upaya penting dalam menjaga keberlanjutan warisan budaya tak benda

15 | Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional



https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 4. No. 4 November 2025
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072

(intangible cultural heritage). Dalam hal ini, Nggusu Waru dapat diposisikan
sebagai bagian dari warisan budaya tak benda masyarakat Bima yang perlu
dilestarikan melalui jalur pendidikan. Ketika nilai-nilai Nggusu Waru diintegrasikan
dalam pendidikan seni, peserta didik tidak hanya berperan sebagai penerima
pengetahuan, tetapi juga sebagai agen pelestari budaya yang mampu mereproduksi
makna budaya tersebut dalam bentuk ekspresi seni yang kreatif dan kontekstual.
Lebih jauh, dari perspektif pendidikan karakter, nilai-nilai dalam Nggusu
Waru memiliki kesesuaian dengan tujuan pendidikan nasional yang menekankan
pada pengembangan manusia yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, dan
bertanggung jawab secara sosial. Pendidikan seni, melalui pengalaman estetik dan
proses kreatif, memungkinkan nilai-nilai tersebut ditanamkan secara tidak langsung
namun mendalam (Dewey, 1934). Dengan demikian, pendidikan seni berbasis
Nggusu Waru tidak hanya berkontribusi pada pelestarian budaya lokal, tetapi juga
menjadi medium strategis dalam membangun karakter dan identitas peserta didik
sebagai bagian dari masyarakat Bima dan bangsa Indonesia secara lebih luas.

KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa
Nggusu Waru merupakan warisan budaya masyarakat Bima yang mengandung nilai-
nilai kepemimpinan, moral, dan sosial yang sangat relevan untuk dikembangkan
dalam pendidikan seni. Delapan nilai utama dalam Nggusu Waru tidak hanya
berfungsi sebagai pedoman kepemimpinan tradisional, tetapi juga memiliki potensi
pedagogis sebagai sumber pembelajaran berbasis budaya lokal yang kaya akan
makna historis, estetis, dan simbolik.

Integrasi nilai Nggusu Waru dalam pendidikan seni memberikan kontribusi
penting dalam pembentukan identitas budaya masyarakat Bima. Melalui
pembelajaran seni yang kontekstual, peserta didik dapat memahami dan
menginternalisasi  nilai-nilai religiusitas, kecerdasan, kejujuran, keberanian,
keteguhan, kewibawaan, serta moralitas secara lebih bermakna melalui pengalaman
estetik dan proses kreatif. Pendidikan seni tidak lagi hanya berorientasi pada hasil
karya, tetapi juga menjadi ruang refleksi nilai dan pembentukan karakter.

Selain itu, pendidikan seni berbasis Nggusu Waru berperan sebagai wahana
pelestarian budaya lokal sekaligus media inovasi kreatif. Pendekatan ini
memungkinkan terjadinya dialog antara tradisi dan perkembangan zaman, sehingga
budaya lokal tidak bersifat statis, tetapi terus “hidup” dan relevan dalam konteks
pendidikan modern. Dengan demikian, pendidikan seni berbasis nilai Nggusu Waru
tidak hanya memperkuat identitas budaya masyarakat Bima, tetapi juga berkontribusi

16 | Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional @



https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JUPENIJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia Vol. 4. No. 4 November 2025
https://iurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072

dalam membangun manusia yang berkarakter, kreatif, dan berakar pada nilai-nilai
budaya lokal sebagai bagian dari identitas budaya nasional.

UCAPAN TERIMAKASIH

Penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh pihak yang telah
memberikan dukungan dan kontribusi dalam pelaksanaan penelitian ini. Ucapan
terima kasih secara khusus disampaikan kepada para akademisi Universitas
Nggusuwaru dan UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, peneliti, dan pemerhati
budaya Bima yang karya-karyanya menjadi rujukan penting dalam penguatan kajian
nilai Nggusu Waru. Selain itu, apresiasi juga diberikan kepada institusi pendidikan
dan lingkungan akademik yang telah menyediakan ruang intelektual bagi penulis
untuk mengembangkan pemikiran dan refleksi kritis terkait pendidikan seni berbasis
budaya lokal. Penulis juga menyampaikan terima kasih kepada seluruh pihak yang
secara langsung maupun tidak langsung telah membantu proses penyusunan artikel
ini, baik melalui diskusi, masukan, maupun dukungan moral. Semoga penelitian ini
dapat memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan pendidikan seni, pelestarian
budaya lokal Bima, serta menjadi referensi bagi kajian-kajian selanjutnya yang
berfokus pada integrasi nilai budaya dalam dunia pendidikan.

DAFTAR PUSTAKA

Alwasilah, A. C., Suryadi, K., & Karyono, T. (2009). Etnopedagogi: Landasan
praktik pendidikan dan pendidikan guru. Bandung: Kiblat Buku Utama.

Badrun, A. (2006). Bima dalam lintasan sejarah dan budaya. Bima: Pemerintah
Kabupaten Bima.

Dewey, J. (1934). Art as experience. New York, NY: Perigee Books.

Iryanti, V. E., & Jazuli, M. (2001). Pendidikan seni budaya. Jakarta: Direktorat
Jenderal Pendidikan Tinggi, Departemen Pendidikan Nasional.

Santrock, J. W. (2007). Educational psychology (2nd ed.). New York, NY: McGraw-
Hill.

Sugiyono. (2017). Metode penelitian pendidikan: Pendekatan kuantitatif, kualitatif,
dan R&D. Bandung: Alfabeta

UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural
heritage. Paris: UNESCO.

17 | Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional



https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

