
Vol. 4. No. 4 November 2025 
e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072 

 

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia    
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji 

 9 Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

 

Nilai Nggusu Waru Pada Pendidikan Seni Sebagai Indentitas 

Masyarakat Bima 

 
Ringgo Putri Lestari

1*
,
 
Mourent Aulia Abadi

2
 

1
Program Studi PGSD, Universitas Nggusuwaru 

2
Program Studi PIAUD, UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi

 
 

Email: inggoputry@gmail.com1*  

 

 

Abstract: Local cultural values play an important role in shaping identity and character 

through education, particularly in art education. One of the cultural heritages of the Bima 

community is Nggusu Waru, a traditional leadership concept consisting of eight core values 

that reflect religious, moral, intellectual, and social principles. However, these values have 

not been optimally integrated into formal art education. This study aims to examine the 

values of Nggusu Waru in art education as a representation of Bima community identity. 

The research employed a qualitative descriptive approach using library research. Data were 

collected through documentation of books, academic articles, and relevant cultural texts, 

and analyzed through data reduction, data display, and interpretative conclusion drawing. 

The results indicate that Nggusu Waru contains multidimensional values that can be 

contextualized as learning resources in art education, integrating aesthetic, ethical, and 

cultural dimensions. The incorporation of Nggusu Waru into art education contributes to 

strengthening local cultural identity, fostering creativity, and supporting character 

education through meaningful aesthetic experiences. Therefore, Nggusu Waru has 

significant potential to serve as a cultural foundation for art education that is rooted in local 

wisdom while remaining relevant in contemporary educational contexts. 

 

Keywords: Art education, Bima community, Cultural identity, Local wisdom, Nggusu waru  
 

 

PENDAHULUAN  

Indonesia merupakan bangsa yang memiliki kekayaan budaya lokal yang 

sangat beragam, baik dalam bentuk tradisi, nilai, simbol, maupun ekspresi seni. 

Kekayaan budaya tersebut tidak hanya berfungsi sebagai warisan historis, tetapi juga 

sebagai sumber nilai yang berpotensi besar untuk dikembangkan dalam dunia 

pendidikan. Pendidikan, khususnya pendidikan seni, memiliki peran strategis dalam 

mentransmisikan nilai-nilai budaya lokal kepada generasi muda sebagai upaya 

pembentukan identitas dan karakter bangsa (Iryanti & Jazuli, 2001). Pendidikan seni 

yang berpijak pada budaya lokal mampu menghadirkan pembelajaran yang 

kontekstual, bermakna, serta selaras dengan lingkungan sosial dan budaya peserta 

didik. 

Dalam konteks masyarakat Bima, salah satu warisan budaya yang sarat nilai 

adalah Nggusu Waru. Nggusu Waru merupakan konsep kepemimpinan tradisional 

yang mengandung delapan nilai utama yang menjadi pedoman moral, etika, dan 

sosial bagi pemimpin, baik dalam skala besar seperti sultan atau pemimpin daerah, 

maupun dalam skala kecil seperti pemimpin keluarga dan komunitas. Nilai-nilai 

tersebut tidak hanya mencerminkan sistem kepemimpinan masyarakat Bima, tetapi 

https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:inggoputry@gmail.com
mailto:inggoputry@gmail.com


Vol. 4. No. 4 November 2025 
e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072 

 

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia    
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji 

 

 10 Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

juga merepresentasikan pandangan hidup yang religius, humanis, dan berorientasi 

pada kebenaran serta keadilan (Badrun, 2006). 

Namun demikian, dalam realitas pendidikan formal, nilai-nilai lokal seperti 

Nggusu Waru cenderung belum terintegrasi secara optimal dalam pembelajaran, 

khususnya pada pendidikan seni. Pendidikan seni sering kali dipahami secara sempit 

sebagai aktivitas keterampilan visual atau estetika semata, tanpa menggali dimensi 

nilai, makna simbolik, dan konteks budaya yang melatarinya. Padahal, pendidikan 

seni memiliki potensi besar sebagai medium penguatan identitas budaya dan 

pendidikan karakter melalui pengalaman estetik, kreatif, dan reflektif (Dewey, 1934). 

Pendidikan seni berbasis muatan lokal menjadi salah satu pendekatan strategis 

untuk menjembatani kebutuhan pendidikan dengan konteks budaya masyarakat. 

Melalui pendekatan ini, peserta didik tidak hanya belajar tentang seni sebagai 

produk, tetapi juga memahami seni sebagai proses budaya yang hidup dan bermakna. 

Vygotsky menegaskan bahwa pendidikan berperan penting dalam membantu peserta 

didik mempelajari alat-alat budaya melalui interaksi sosial dan lingkungan (Santrock, 

2007). Dalam kerangka ini, Nggusu Waru dapat diposisikan sebagai alat budaya 

yang memiliki nilai edukatif, estetis, dan simbolik yang relevan untuk diintegrasikan 

dalam pendidikan seni. 

Oleh karena itu, kajian ini bertujuan untuk mengkaji nilai-nilai Nggusu Waru 

dalam pendidikan seni sebagai identitas masyarakat Bima. Penelitian ini berupaya 

menempatkan Nggusu Waru tidak hanya sebagai simbol budaya tradisional, tetapi 

juga sebagai sumber pembelajaran seni yang mampu memperkuat identitas budaya 

lokal, menanamkan nilai kepemimpinan dan karakter, serta mendorong kreativitas 

peserta didik dalam konteks pendidikan formal. 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis 

penelitian kepustakaan (library research) untuk mengkaji nilai-nilai Nggusu Waru 

dalam pendidikan seni sebagai identitas masyarakat Bima. Pendekatan kualitatif 

dipilih karena bertujuan untuk memahami makna, konsep, dan nilai budaya secara 

mendalam serta kontekstual, sebagaimana dikemukakan oleh Sugiyono (2017) 

bahwa penelitian kualitatif berfokus pada pemahaman fenomena secara holistik 

melalui deskripsi dalam bentuk kata-kata. Data penelitian bersumber dari data primer 

berupa literatur yang membahas Nggusu Waru dan budaya masyarakat Bima, serta 

data sekunder berupa buku, artikel jurnal ilmiah, dan dokumen pendukung yang 

relevan. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, sedangkan 

analisis data dilakukan melalui tahapan reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan secara interpretatif. Keabsahan data dijaga melalui triangulasi sumber 

https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vol. 4. No. 4 November 2025 
e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072 

 

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia    
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji 

 11 Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

dengan membandingkan berbagai referensi untuk memperoleh pemahaman yang 

konsisten dan komprehensif (Sugiyono, 2017). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Nggusu Waru yang merupakan delapan sifat wajib bagi pemimpin 

mengandung seruan akan kebajikan untuk menjadi seorang pemimpin, baik dengan 

sekala besar sebagai seorang sultan sampai pada sekala pemimpin dalam keluarga 

atau sebagai kepala keluarga. Penggunaan istilah Nggusu Waru dan bentuknya 

sebagai identitas Masyarakat Bima sebagai bahan pendidikan seni lokal maupun 

nasional akan membangkitkan semangat dan kreatifitas Masyarakat Bima dengan 

latar belakang budayanya sendiri. Pendidikan seni tidak akan terpaku pada seni rupa 

namun dengan cabang seni lain, setidaknya Nggusu Waru akan menjadi salah satu 

media pembelajaran seni dengan identitas budaya lokal Bima yang syarat akan 

makna dan Sejarah juga tidak mengesampingkan nilai estetika.  

Pendidikan seni mengarah pada hal mendasar yang meliputi konsep dasar dan 

system penyelenggaraan pendidikan seni. Untuk mendukung kemajuan masyarakat 

di bidang pendidikan umum, khususnya pendidikan seni, maka perlu disesuaikan 

dengan tuntutan keadaan, khususnya kemajuan ilmu pengetahuan, inovasi dan 

pengembangan lingkungan setempat sesuai dengan kebutuhan. (Iryanti dan Jazuli, 

2001:41). Tujuan pendidikan Pelaksanaan pembelajaran seni tidak bisa lepas dari 

keadaan dan budaya masyarakat. Ekspresi kebutuhan sekolah menjadi nol dengan 

mempertimbangkan kebutuhan dan kapasitas siswa sehubungan dengan permintaan 

dan kesesuaian zaman di sekitar mereka 

Tujuan dari pendidikan seni diharapkan dapat mengembangkan kreatifitas dan 

sensivitas, memberikan kesempatan untuk berekspresi secara kreatif dan mendukung 

pembentukan dan pengembangan individu secara keseluruhan. Sehingga pendidikan 

seni dapat menjadi wadah dalam pengembangan budaya lokal Masyarakat guna 

mengoptimalkan kualitas manusia untuk aktualisasi diri, menjadikannya sebuah 

kelompok untuk menjaga kualitas sosial tradisional, terutama yang berkaitan dengan 

sisi artistik dan imajinatif dari ekspresi adat. Hal ini bertujuan menjadi dasar untuk 

pembentukan identitas budaya lokal dan identitas budaya Bima bahkan nasional.  

Vygotsky dalam Santrock (2007:169) mengatakan bahwasannya pendidikan 

mempunyai peranan penting dalam membantu generasi muda dalam mempelajari alat 

budaya. Dengan cara ini, sistem sekolah memainkan peran penting dalam 

peningkatan pelatihan dan budaya. Sebagai komponen pengamanan sosial, 

perubahan sosial, dan perubahan mentalitas ekologi terhadap lingkungan, Nggusu 

Waru secara estetika dan pemaknaan semiotik memiliki kontribusi pada pendidikan 

budaya. Pendidikan berbasis muatan lokal dapat memperkenalkan siswa dengan 

https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vol. 4. No. 4 November 2025 
e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072 

 

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia    
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji 

 

 12 Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

lingkunga sekitar. Sebab, salah satu tujuan muatan lokal adalah untuk meningkatkan 

pengetahuan siswa terhadap situasi daerah. Muatan lokal merupakan suatu cara bagi 

siswa untuk menumbuhkan informasi, keterampilan dan ekspresi yang digerakkan 

oleh kemampuan lokal masing-masing. Metode pengajaran pada pendidikan seni 

rupa meliputi metode Eskpresi Bebas, metode Kerja Cipta, metode Demomstrasi-

Eksperimen, metode Mencontoh, metode Stick Figur, metode Global dan metode 

Kerja Kelompok. Metode ekspresi Bebas pada dasarnya adalah sebuah metode untuk 

melatih siswa untuk mengomunikasikan perasaan mereka sebagai karya seni yang 

menarik. Teknik ekspresi bebas dihubungkan dengan strategi artikulasi inventif atau 

strategi Karya Imajinatif. Strategi semacam ini adalah jenis lain dari teknik 

menggambar gratis. Strategi kerja imajinatif dapat diterapkan dalam meramaikan 

latihan menggambar, merencanakan berkreasi, dan lain-lain. Metode demonstrasi-

eksperimen adalah gerakan guru mempertunjukkan metode yang terlibat dalam 

pembuatan suatu benda khusus. Metode mencotohkan adalah strategi yang paling 

berpengalaman dalam menciptakan ekspresi. Metode ini masih terkenal di dunia 

pendidikan sebagai teknik untuk menyampaikan berbagai jenis latihan ketrampilan, 

khususnya latihan mesin. Berdasarkan lekukan atau patahan pada figur manusia atau 

hewan, metode Stick Figure menyederhanakan bentuk atau wujud manusia atau 

hewan menjadi garis putus-putus. Saat belajar menggambar bentuk untuk pertama 

kalinya, metode global di bidang pendidikan seni rupa biasanya digunakan. 

Kesimpulannya adalah strategi Gathering Work, jika teknik artikulasi bebas atau 

karya imajinatif pada bagian depan mengkaji keterkaitannya dengan latihan individu, 

maka strategi kerja Gathering menitikberatkan pada sudut pandang atau nilai-nilai 

sosial. 

Kedelapan ciri pemimpin pada motif Nggusu Waru memiliki arti yang luas. 

Ciri   pertama   (ma to’a di ruma labo rasu / yang taat pada Allah dan Rasul) 

mengisyaratkan bahwa pemimpin adalah orang yang berserah diri kepada Tuhan. 

Pemimpin seperti ini disebut juga dengan kepala percaya diri yang menganggap 

keterbatasannya sebagai binatang. Apa pun yang dilakukannya, pada umumnya 

kembali kepada Sang Pencipta (Allah) sebagai Yang Maha Esa. Menetapkan diri 

sebagai hewan buatan mengisyaratkan bahwa pemimpin adalah individu yang 

bertawakal kepada Tuhan. Hanya individu yang memiliki keyakinan kepada Tuhan 

yang dapat menyelesaikan apresiasi ketat yang mendalam atau menjadi individu 

yang religius. Seorang pemimpin yang tegas pasti ingin menyelesaikan interaksi 

vertikal dengan penciptanya bahkan interaksi horizontal dengan orang lain. Religius 

seorang pemimpin akan memberikan corak tersendiri pada setiap aktivitasnya. 

Sifat beriman kepada Tuhan tidak ditemukan dalam hipotesis karakteristik 

yang dikemukakan oleh pakar kepemimpinan Barat, seperti E.E. Ghizeli dan Stogdil, 

https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vol. 4. No. 4 November 2025 
e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072 

 

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia    
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji 

 13 Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

L. Sank dan Robert J. Thierauf dkk, dan lain-lain. Ciri pertama berkaitan dengan 

keyakinan agama masyarakat Bima, khususnya Islam. Ciri khas ini merupakan cara 

hidup sebagai negara Timur yang bersifat teosentris. Ciri khas ini juga 

membedakannya dengan negara-negara Barat yang human-centric. Merek dagang 

pertama itu akan berubah menjadi jiwa dari banyak atribut yang berbeda. 

Ciri kedua (maloa ro bade / yang pandai dan cerdas)   mencerminkan 

luasnya pemahaman seorang pimpinan. Teks maloa dan bade secara praktis 

mempunyai makna yang sama. Perpaduan kedua kata ini mengandung makna 

progresif dan mahir. Seorang pimpinan harus mempunyai pengetahuan yang luas 

agar mampu menjawab setiap kesulitan yang dihadapi dalam umatnya. Pemahaman 

yang luas akan mengarahkan para pimpinan untuk menangani permasalahan dan 

membuat ekspektasi untuk melihat apa yang akan terjadi. Pelopor yang memiliki ciri 

khas berikutnya adalah mereka yang memiliki kemampuan mental dan daya tanggap 

mental yang mendalam sehingga dapat dengan mudah menjawab berbagai 

permasalahan dengan bijaksana, wajar dan tidak terlalu dekat dengan diri mereka 

sendiri. Informasi yang dimiliki dapat menjadi alasan berpikir sehingga pimpinan 

lebih terbuka dalam memperoleh informasi dan analisa. Ciri ini berkaitan dengan 

kemajuan ilmu pengetahuan dan inovasi yang mengharuskan seluruh manusia untuk 

belajar. 

Dua sifat di atas saja belum sampai untuk menjadikan seseorang sebagai 

pemimpin, sehingga perlu ditambah dengan ciri ke-3 (ma ntiri nggahi ro lampa/yang 

mengatakan kebenaran dalam menjalankan kewajibannya) dan yang ke-4 (ma poda 

nggahi ro paresa/menjaga kenyataan) , dan yang ke-5 ( ma mbani ro disa/dapat 

diandalkan dan gagah berani). Ciri ke-3, ke-4 dan ke-5 harus melekat pada setiap 

pemimpin. Keikhlasan (ntiri nggahi) adalah cara bekerja sama dengan semua pihak. 

Orang lain akan memercayai seorang pemimpin jika pemimpin tersebut mengatakan 

kebenaran dalam perkataan dan tindakannya. Dalam merumuskan kebijakan dan 

menjalin kerja sama dengan pihak lain, kejujuran menjadi modal utama yang dapat 

mengarahkan tindakan seorang pemimpin. 

Persoalan jujur erat kaitannya dengan pemeliharaan kebenaran. 

Mempertahankan kenyataan harus diselesaikan oleh pionir yang sah. Kita harus 

membayangkan jika pemimpinnya eksploitatif, yang terjadi adalah kontrol yang 

melegitimasi segala cara. Dengan demikian, nilai-nilai kebenaran diabaikan. 

Mempertahankan fakta juga berkaitan dengan kepolisian. Hukum adalah jalan 

menuju kesetaraan. Seorang pemimpin yang adil sebenarnya ingin mengendalikan 

dirinya untuk menentukan batasan antara kepentingan dirinya atau keluarganya 

dengan kepentingan individu pada umumnya. 

https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vol. 4. No. 4 November 2025 
e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072 

 

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia    
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji 

 

 14 Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

Perpaduan ke-4 sifat tersebut akan berubah menjadi ciri kelima (ma mbani ro 

disa/dapat diandalkan dan berani). Ciri ke-5 dapat dianggap merupakan kesan dari 4 

kualitas yang dirujuk sebelumnya. Kata mbani dan disa sebenarnya memiliki arti 

yang sama, yaitu “berani”, yaitu “mengambil risiko”. Ungkapan “biarkan aku sendiri 

asalkan untuk orang banyak” (Badrun, 2006:28) sama pentingnya dengan sifat 

tanggung jawab dan keberanian menghadapi risiko. Ciri ini menggambarkan gagasan 

seorang pemimpin yang rela melakukan rela berkorban demi umatnya, bukan 

pemimpin yang memanfaatkan kesempatan untuk menerima imbalan bagi dirinya 

dan juga orang-orang yang dicintainya. Ciri kelima menempatkan pemimpin Bima-

Dompu sebagai orang yang mengabdi pada daerah setempat. Pemimpin seperti itu 

tidak akan membuat tindakan yang tidak konsisten terhadap wilayah setempat, dia 

akan lebih sering memilih pilihan yang menyenangkan individu. Pilihannya akan 

diwarnai oleh sensasi harmonis. 

(Ciri keenam) Seorang pemimpin harus sehat jasmani dan rohani. Kata 

matenggo berarti "sehat" dan kata bubungan "bidang kekuatan untuk menandakan" 

berarti "tak henti-hentinya". Perpaduan kedua kata ini bisa menjadi “kokoh dan 

tekun” melakukan latihan yang berbeda. Menjadi kuat saja tidak cukup tetapi Anda 

juga harus gigih. Ciri ke-7 (ma bisa ro guna/berwibawa dan sakit) berarti “definitif 

dan terhapuskan” tidak dapat dipisahkan dari atribut yang berbeda. Ciri-ciri lain 

tercermin dalam kualitas ini. Pemimpin yang beriman, progresif, cinta kebenaran 

(adil), dan cakap akan menjadi sosok definitif. Kewibawaan adalah penyebaran 

sifat-sifat baik yang dimulai dari dalam diri sang pemimpin. Seorang pemimpin 

yang definitif mampu mengalahkan segala persoalan yang muncul di kancah publik. 

Seorang pemimpin yang definitif akan secara efektif berbicara kepada semua 

kelompok. 

Cir terakhir adalah londo dou taho "kerabat individu yang baik". Ciri khas ini 

terkait dengan pandangan bahwa dari kerabat atau keluarga besar akan lahir 

pemimpin hebat. Tanpa menghiraukan factor lingkungan, masyarakat Bima pada 

umumnya akan menempatkan faktor keturunan sebagai faktor yang “penting”. londo 

dou taho pada dasarnya memiliki makna "bermoral baik". Arti penting istilah ini 

lebih mengarah pada kualitas positif. Seorang pemimpin dengan etika yang baik akan 

memimpin orang-orang yang didorongnya untuk berpikir dan mencapai sesuatu yang 

bermanfaat, bukan mendorong mereka untuk mengontrol dan memperdaya orang lain 

agar bisa mengimbangi kekuasaan. 

Dalam konteks pendidikan seni, integrasi nilai-nilai budaya lokal seperti 

Nggusu Waru sejalan dengan konsep etnopedagogi, yaitu pendekatan pendidikan 

yang menjadikan kearifan lokal sebagai sumber belajar utama. Alwasilah dkk. 

(2009) menegaskan bahwa etnopedagogi menempatkan budaya lokal bukan sekadar 

https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vol. 4. No. 4 November 2025 
e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072 

 

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia    
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji 

 15 Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

objek kajian, tetapi sebagai landasan epistemologis dalam proses pendidikan. 

Melalui pendekatan ini, pembelajaran seni tidak hanya berfungsi sebagai transfer 

keterampilan artistik, melainkan juga sebagai proses internalisasi nilai, 

pembentukan karakter, dan penguatan identitas budaya peserta didik. Nggusu Waru, 

dengan muatan nilai religius, moral, dan sosial, sangat relevan untuk dihadirkan 

dalam pembelajaran seni sebagai sarana pembentukan kepekaan estetik yang 

berakar pada nilai lokal masyarakat Bima. 

Nggusu Waru tidak hanya dapat dipahami sebagai seperangkat nilai normatif 

kepemimpinan tradisional, tetapi juga sebagai sistem pengetahuan budaya yang 

bersifat pedagogis. Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya memiliki potensi besar 

untuk direkontekstualisasikan ke dalam pembelajaran seni dan pendidikan karakter 

di sekolah. Dalam konteks pendidikan seni, Nggusu Waru dapat diposisikan sebagai 

sumber ide, simbol, dan narasi visual yang kaya akan makna, sehingga mampu 

menjembatani antara aspek estetika, etika, dan historis secara simultan. Hal ini 

sejalan dengan pandangan bahwa seni bukan sekadar produk keindahan, melainkan 

juga medium transmisi nilai, identitas, dan kesadaran kolektif masyarakat. 

Integrasi Nggusu Waru ke dalam pendidikan seni berbasis budaya lokal 

memungkinkan terjadinya proses internalisasi nilai secara lebih kontekstual dan 

bermakna bagi peserta didik. Peserta didik tidak hanya diajak untuk mengenal motif 

atau simbol secara visual, tetapi juga memahami makna filosofis di baliknya, serta 

mengaitkannya dengan realitas sosial dan kehidupan sehari-hari. Proses ini 

mendorong terbangunnya kesadaran budaya (cultural awareness) sekaligus 

memperkuat rasa memiliki terhadap warisan budaya lokal Bima. Dengan demikian, 

pendidikan seni berfungsi sebagai wahana konservasi budaya sekaligus ruang 

inovasi kreatif yang relevan dengan perkembangan zaman. 

Lebih jauh, pendekatan ini juga berkontribusi pada penguatan pendidikan 

karakter. Delapan nilai kepemimpinan dalam Nggusu Waru yang mulai dari 

religiusitas, kecerdasan, kejujuran, keberanian, keteguhan, kewibawaan, hingga 

moralitas yang selaras dengan nilai-nilai karakter yang dikembangkan dalam 

pendidikan nasional. Melalui pembelajaran seni, nilai-nilai tersebut tidak 

disampaikan secara verbal dan normatif semata, melainkan dialami secara estetis 

melalui proses berkarya, apresiasi, dan refleksi. Pengalaman estetik inilah yang 

memungkinkan nilai-nilai kepemimpinan dan moral tertanam secara lebih 

mendalam dalam diri peserta didik. 

Selain itu, pendidikan seni berbasis budaya lokal memiliki peran strategis 

dalam menghadapi tantangan globalisasi yang cenderung menghomogenkan budaya. 

UNESCO (2003) menegaskan bahwa pendidikan berbasis budaya merupakan salah 

satu upaya penting dalam menjaga keberlanjutan warisan budaya tak benda 

https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vol. 4. No. 4 November 2025 
e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072 

 

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia    
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji 

 

 16 Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

(intangible cultural heritage). Dalam hal ini, Nggusu Waru dapat diposisikan 

sebagai bagian dari warisan budaya tak benda masyarakat Bima yang perlu 

dilestarikan melalui jalur pendidikan. Ketika nilai-nilai Nggusu Waru diintegrasikan 

dalam pendidikan seni, peserta didik tidak hanya berperan sebagai penerima 

pengetahuan, tetapi juga sebagai agen pelestari budaya yang mampu mereproduksi 

makna budaya tersebut dalam bentuk ekspresi seni yang kreatif dan kontekstual. 

Lebih jauh, dari perspektif pendidikan karakter, nilai-nilai dalam Nggusu 

Waru memiliki kesesuaian dengan tujuan pendidikan nasional yang menekankan 

pada pengembangan manusia yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, dan 

bertanggung jawab secara sosial. Pendidikan seni, melalui pengalaman estetik dan 

proses kreatif, memungkinkan nilai-nilai tersebut ditanamkan secara tidak langsung 

namun mendalam (Dewey, 1934). Dengan demikian, pendidikan seni berbasis 

Nggusu Waru tidak hanya berkontribusi pada pelestarian budaya lokal, tetapi juga 

menjadi medium strategis dalam membangun karakter dan identitas peserta didik 

sebagai bagian dari masyarakat Bima dan bangsa Indonesia secara lebih luas. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan yang telah diuraikan, dapat disimpulkan bahwa 

Nggusu Waru merupakan warisan budaya masyarakat Bima yang mengandung nilai-

nilai kepemimpinan, moral, dan sosial yang sangat relevan untuk dikembangkan 

dalam pendidikan seni. Delapan nilai utama dalam Nggusu Waru tidak hanya 

berfungsi sebagai pedoman kepemimpinan tradisional, tetapi juga memiliki potensi 

pedagogis sebagai sumber pembelajaran berbasis budaya lokal yang kaya akan 

makna historis, estetis, dan simbolik. 

Integrasi nilai Nggusu Waru dalam pendidikan seni memberikan kontribusi 

penting dalam pembentukan identitas budaya masyarakat Bima. Melalui 

pembelajaran seni yang kontekstual, peserta didik dapat memahami dan 

menginternalisasi nilai-nilai religiusitas, kecerdasan, kejujuran, keberanian, 

keteguhan, kewibawaan, serta moralitas secara lebih bermakna melalui pengalaman 

estetik dan proses kreatif. Pendidikan seni tidak lagi hanya berorientasi pada hasil 

karya, tetapi juga menjadi ruang refleksi nilai dan pembentukan karakter. 

Selain itu, pendidikan seni berbasis Nggusu Waru berperan sebagai wahana 

pelestarian budaya lokal sekaligus media inovasi kreatif. Pendekatan ini 

memungkinkan terjadinya dialog antara tradisi dan perkembangan zaman, sehingga 

budaya lokal tidak bersifat statis, tetapi terus “hidup” dan relevan dalam konteks 

pendidikan modern. Dengan demikian, pendidikan seni berbasis nilai Nggusu Waru 

tidak hanya memperkuat identitas budaya masyarakat Bima, tetapi juga berkontribusi 

https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vol. 4. No. 4 November 2025 
e-ISSN: 2830-1080 p-ISSN: 2830-1072 

 

JUPENJI: Jurnal Pendidikan Jompa Indonesia    
https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji 

 17 Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons Atribusi 4.0 Internasional 

 

 

dalam membangun manusia yang berkarakter, kreatif, dan berakar pada nilai-nilai 

budaya lokal sebagai bagian dari identitas budaya nasional. 

 

UCAPAN TERIMAKASIH 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh pihak yang telah 

memberikan dukungan dan kontribusi dalam pelaksanaan penelitian ini. Ucapan 

terima kasih secara khusus disampaikan kepada para akademisi Universitas 

Nggusuwaru dan UIN Sulthan Thaha Saifuddin Jambi, peneliti, dan pemerhati 

budaya Bima yang karya-karyanya menjadi rujukan penting dalam penguatan kajian 

nilai Nggusu Waru. Selain itu, apresiasi juga diberikan kepada institusi pendidikan 

dan lingkungan akademik yang telah menyediakan ruang intelektual bagi penulis 

untuk mengembangkan pemikiran dan refleksi kritis terkait pendidikan seni berbasis 

budaya lokal. Penulis juga menyampaikan terima kasih kepada seluruh pihak yang 

secara langsung maupun tidak langsung telah membantu proses penyusunan artikel 

ini, baik melalui diskusi, masukan, maupun dukungan moral. Semoga penelitian ini 

dapat memberikan kontribusi nyata bagi pengembangan pendidikan seni, pelestarian 

budaya lokal Bima, serta menjadi referensi bagi kajian-kajian selanjutnya yang 

berfokus pada integrasi nilai budaya dalam dunia pendidikan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alwasilah, A. C., Suryadi, K., & Karyono, T. (2009). Etnopedagogi: Landasan 

praktik pendidikan dan pendidikan guru. Bandung: Kiblat Buku Utama. 

Badrun, A. (2006). Bima dalam lintasan sejarah dan budaya. Bima: Pemerintah 

Kabupaten Bima. 

Dewey, J. (1934). Art as experience. New York, NY: Perigee Books. 

Iryanti, V. E., & Jazuli, M. (2001). Pendidikan seni budaya. Jakarta: Direktorat 

Jenderal Pendidikan Tinggi, Departemen Pendidikan Nasional. 

Santrock, J. W. (2007). Educational psychology (2nd ed.). New York, NY: McGraw-

Hill. 

Sugiyono. (2017). Metode penelitian pendidikan: Pendekatan kuantitatif, kualitatif, 

dan R&D. Bandung: Alfabeta 

UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural 

heritage. Paris: UNESCO. 

 

 

 

https://jurnal.jomparnd.com/index.php/jupenji
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

